## THE EPISTEMOLOGY OF USHUL FIQH AL-GHAZALI IN HIS **BOOK AL-MUSTASHFA MIN USHUF FIOH**

# نظرية المعرفة الأصولية عند الغزالي من خلال كتابه المستصفى من علم الأصول

Muhamad Subhi Apriantoro, Muthoifin

Fakultas Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Surakarta Email: msa617@ums.ac.id, mut122@ums.ac.id

**Abstract:** This study analyzed the epistemological theory of Ushul Figh, which is currently devoid of the interest of enthusiasts of the fundamentals of jurisprudence and followers of the philosophy of science. Given the demands to use this science cannot be separated from the development of his epistemology. For reference, this study evokes Al-Ghazali who has historically been a representative figure as a representative of classical thinkers. The data presented in this study are taken from the main source, Al-Mustasfa's book from the science of Ushul. This study concluded that Al-Ghazali's ushul figh epistemology is deductive rationality, very clearly reject non-rational arguments let alone metaphysics. Al-Ghazali has assumed that the senses can be used as a source of knowledge, Illustrated in three models of thinking, which are semantic thinking based on linguistic principles. Kajian ini menganalisis teori epistemologis ushul fikih, yang saat ini sepi dari minat peminat dasar-dasar fikih dan pengikut falsafah sains. Mengingat tuntutan untuk menggunakan ilmu ini tidak lepas dari perkembangan epistemologinya. Sebagai referensi, kajian ini membangkitkan Al-Ghazali yang secara historis merupakan sosok yang representatif sebagai wakil dari para pemikir klasik. Data yang disajikan dalam penelitian ini diambil dari sumber utama yaitu kitab Al-Mustasfa dari ilmu Ushul. Studi ini menyimpulkan bahwa epistemologi ushul fikih Al-Ghazali adalah rasionalitas deduktif, sangat jelas menolak argumentasi non-rasional apalagi metafisika. Al-Ghazali beranggapan bahwa indera dapat digunakan sebagai sumber ilmu, tergambar dalam tiga model pemikiran, yaitu berpikir semantik berdasarkan kaidah kebahasaan.

**Keyword**: Epistemology, ushul figh, al-Ghazali, philosophy of science

أمر لا حرج فيه.

هذا السؤال يتطلب جواباً يخرج عن

#### مقدمة

علم أصول الفقه يعتبر أسلوب البحث الذي يملكه عالم الفكر الإسلامي. وهو علم مكلف الأساس الفلسفي الأساسي لعلم يسمى فلسفة بتقديم التوجيه للمجتهدين في أداء واجباتهم. العلم، ثم سيتم تحديد اتجاه التنمية.)2( وهكذا هذا البحث مدفوع بفرضية أن أصول الفقه يقوم هذا البحث في نفس الوقت تحليل الإطار ليست العقيدة، (١) بل هو مرتبط بالعقيدة كما العلمي لأصول الفقه من خلال فلسفة العلم، هي العلاقة بين العلم والقيم ولكنه ليست العقيدة فإن إطار علم أصول الفقه الذي سيكون محور بحيث يغلق نفسه و لا يقبل أشياء غير نفسه. الاهتمام هو نظرية المعرفة. وهذا سيركز وهو علم مفتوح لذا فإن جهود التطوير عليه

Ahmad Ghozali Ihsan, "Pengembangan Ilmu Ushul Al Fiqh," Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari'ah Dan Hukum 2, no. 2 (2018): 105–21.

Al-Arusy, al-Masail al-Musytarikah, (KSA: Maktaba al-Rusyd, 2009) 15.

المستصفى من علم الأصول.

خصوصية هذا البحث في الأشياء المادية والأشياء النظامية وهذه هي معرفة العلوم أصول الفقه وفقاً للغز الى في كتابه المستصفى في حين أن الكائن النظامي هو انعكاس فلسفي على علم أصول الفقه. السبب في حصر مسألة على نظرية المعرفة هو أن نظرية المعرفة هي أحد المكونات الأساسية لأركان العلم، بالإضافة إلى ذلك ، أثبت التاريخ أن النقاشات الدائرة حول نظرية المعرفة قادرة على إحداث تغييرات كبيرة في تطور العلم.

لتجنب الالتباس، من الضروري التأكيد على أن الغرض من نظرية المعرفة هنا هو مصدر الوسائل والإجراءات لتحقيق المعرفة التي تتم مناقشتها عادة في فلسفة العلم. لذا فإن نظرية المعرفة لعلم أصول الفقه في هذا البحث هي مصدر وسائل وإجراءات تحقيق العلم الذي يقوم عليه علم أصول الفقه.

المشكلة التي يجب الإجابة عليها في هذا المشفرة استنتاجات منها. البحث هي ما نظرية المعرفية لعلم أصول الفقه من هذه النظرية؟ الغرض من هذه الدراسة صلة بمواجهة التغيرات الاجتماعية والثقافية الحديثة. على وجه الخصوص ، يقدم هذا البحث لمحة عامة عن نظرية المعرفة لعلم أصول الفقه للمهتمين بدراسات الشريعة الإسلامية، بينما على وجه العموم يمكن أن يساهم هذا البحث على المسلمين في شكل صورة لنظرية المعرفة لعلم أصل الفقه الموجود حتى الآن ويمكن أن يوفر اتجاه تنموي لتشكيل نظرية معر فية حديدة

# منهجية البحث

الهدف المادي في هذه الدراسة هو نظرية

على فكر الغزالي كشخصية تمثيلية في كتابه المعرفة لأصول الفقه عند الغزالي الواردة في كتاب المستصفى من علم الأصول. لذلك فإن هذه الدراسة هي بحث مكتبة خالص والمواد المستخدمة كمصدر أساسي للبيانات هي كتاب المستصفى من علم الأصول. تم الحصول على بيانات ثانوية من كتب أصول الفقه التي تشرح الكتب الأولية والكتب الفقهية الأخرى ذات الصلة. يستخدم تحليل البيانات في هذه الدراسة نهجًا نوعيًا لبناء الظواهر ، وإيجاد وتطوير النظريات المبنية من خلال البيانات بحيث يمكن العثور على فرضية في شكل علاقة بين الأعراض.)3(

طريقة جمع البيانات في هذه الدراسة هي التوثيق ، أي تحليل البيانات الأولية والثانوية. بالتزامن مع جمع البيانات ، تم إجراء تحليل البيانات عن طريق اختيار البيانات وتركيزها وتلخيصها وتحويلها. نموذج عرض البيانات المستخدم هو شكل النص السردي حيث تستخلص النصوص المصفاة ذات الأجزاء

استخلاص النتائج هو البحث عن البيانات عند الغزالي في كتابه المستصفى؟ وما مزايا والأنماط والتفسيرات والتكوينات والمسارات والمقترحات التي سيتم دائمًا التحقق من هذه هو تحديد الجهود الأولية لتطوير نظرية العملية أثناء عملية البحث حتى يتم اختبار المعرفة لعلم أصول الفقه بحيث تكون ذات حقيقتها. يتم دعم هذا النشاط التحليلي أيضًا من خلال نهج فلسفى يركز على البنية الأساسية والأفكار الأساسية ويتجنب دائمًا تفاصيل القضايا الأقل صلة. الخطوات الملموسة في هذا النهج هي: (١) تحديد نموذج البحث الفلسفي، أي البحثُ في النظرية العلمية. (٢) البحث عن البنية الأساسية والأفكار الأساسية للبيانات لاستخدامها كأساس للتفكير الفلسفى. (٣) إجراء التحليل الفلسفي ملتزم بعناصر الطريقة العامة، مثل: التفسير، الاستقراء-الاستنتاج، التماسك الداخلي، الوصف،

Sugiono, Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D), (Bandung: ALFABETA, 2019), 360.

الشمولية، الاستمرارية، التاريخية، المثالية، الاستدلال والتفكير الشخصيي.)4(

### أبو حامد الغزالي

هو أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي الشافعي، ولد بمدينة طوس سنة 20، هـ الموافق ١،٥٥،(٥) توفي أبوه وهو صغير فعاش يتيماً تحت رعاية أخيه الأكبر، وكان أبوه قد لاحظ عليه الفطنة والذكاء قبل وفاته، فأوصى عند وفاته أن يرعاه ويتكفله في التعليم صديقاً لوالده صوفي المذهب، فتلقى الإمام الغزالي تعاليم الإسلام بين يديه حتى بدأ يتشرب الصوفية جيداً، ولما كبر، وأصبح بدأ يتشرب الصوفية جيداً، ولما كبر، وأصبح يعتمد على نفسه، سافر الإمام الغزالي إلى نيسابور ليتلقى تعاليمه على يد إمام الحرمين أبو المعالي الجويني حتى أصبح من أشهر تلامذته، وبدأ يناظر العلماء وهو لا زال شاباً، فيفرح بذلك شيخه أبو المعالي ويشجعه على مواصلة تعليمه. 6

# كتاب المستصفى في علم الأصول

فكتاب المستصفى يعد ركتًا مهمًا من أركان التأليف في علم أصول الفقه على طريقة المتكلمين، (٧) وقد ألفه المغزالي بعد خروجه من خلوته، فالكتاب واحد من الكتب الأربعة المعتمدة على طريقة المتكلمين أو الشافعية، وترجع أهميته كذلك في كونه آخر كتب الغزالي الأصولية، الذي استبطن فيه كتبه الأصولية السابقة مع محاولاته في تقديم منهجه الأصولي الأخبر.

يعتبر المستصفى كتابا ذو أهمية كبرى من حيث أنه تحتوى نتائج العلمية وزعم من البراهين والاستدلالات من جهة، وكونه جامعة الآراء القاضي أبو بكر الباقلاني الأصوليون من المتكلمين فيكون ذلك قد سد فراغ ضياع مؤلفاته الأصولية بحرصه على تدوين ومناقشة آراء القضي في كافة المسائل.

يبدو من خلال موضوعات الكتاب أن الغازلي ذو فكر متحرر يؤدي به إلى مخالفة شيخه حال تطاير شرر الخلاف بغية الإنصاف، ولايسعى إلى توسعة الرتق بل إلى نبذ الخلاف واستثمار الأصول في ذلك تحقيقا لمرماه.

اشتهر المستصفى بتحقيق المسائل وجلب التفريعات الخادمة لها وتضمينها جملة من الجزئيات المندرجة تحتها، وتصنيفها مع إيراد الاعتبارات وافتراض المعارض لدحض الاشتباه الواقع والخلوص إلى أدلة قطعية يخبت لها المعاني مع تحرير النزاع وهو العمدة في رفع الخلاف الواقع والمتوقع ودرء المشتبه، ويورد أحيانا المآخذ الكلية على القضايا النبذ التعارض.

محاور المستصفى تدور بين إعمال العقل والنقل، أي بجلب المواهي اللغوية والاصطلاحية ثم ذكر التفريعات والأدلة. ويبرز بحسن التمثيل للمسائل، ويدل على ذلك من تمثيل علم الأصول وموضوعاته بهيئة شجرة مثمرة بالثمار اليانعة تمده قوة وآلة لقطف وطريقة القطف صحيحة. تمتاز المستصفى بوضوح الأسلوب واالابعاد عن المعموض على الألفاظ. يركز على مواطن الخلاف وتحديدها دون تزيّد ومجاراة للأصوليين. برز الفكر لمقاصدي بقوة إذ تفرد بتقسيمات خاصة حتى في ترتيب الكليات وأضعاف مقاصدا كليا حفظ العرض على ما ورد في المدونات الأصولية المعهودة.

Profetika: Jurnal Studi Islam, 18(1), 76-89.

Anton Baker dan Achmad Charis Zubair, *Metodologi Penelitian Filsafat* (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 1169.

Wahyudi Wahyudi, "Epistemologi Tafsir Sufi Al-Ghazali Dan Pergeserannya," *Jurnal THEOLOGIA* 29, no. 1 (2018): 85–108, https://doi.org/10.21580/teo.2018.29.1.2070.

<sup>6</sup> Al-Mausuah Al-Arabiyah Al-Alamiyah (Riyadh: 1999, Muasasah el-A'mal), 13/859.

<sup>7</sup> Apriantoro, M. S., & Basri, M. M. (2017). مواقف ابن قدامة تجاه آراء المعتزلة الأصولية من خلال كتاب روضة الناظر وجنة المناظر

# نظرية المعرفة الأصولية عند الغزالي

كما ذكرنا سابقًا ، كان الغزالي يقضي وقته من الطفولة إلى الشباب في در آسة الفقه المعقول، والآخر المجتهد الذي يحكم بظنه.)11( و أصوله وكذلك علم الكلام. (^) من بين الكتب التي كتبها الغزالي والتي يمكننا قراءتها حتى مثل غيره من علماء أصول، بحبث جعل قواعد الآن وأكثر التي تتحدث عن نظرية المعرفة اللغة العربية الأدوات الرئيسية في فهم النص. لعلم أصل الفقه هو المستصفى. فهم الغزالي الأصبول بأنه:

> «عبارة عن أدلة هذه الأحكام وعن معرفة وجوه دلالتها على الأحكام من حيث اللغة بالتأكيد. الجملة لا من حيث التفصيل، فإن علم الخلاف من الفقه أيضا مشتمل على أدلة الأحكام ووجوه دلالتها ولكن من حيث التفصيل، كدلالة حديث خاص في مسألة النكاح بلا ولى على الخصوص ودلالة آية خاصة في مسألة متروك التسمية على الخصوص. > (9)

> > بمكن ملاحظة أن المناقشة الرئبسية لأصول الفقه ليست الأدلة بمعنى خاص أو التفصيل بل الأدلة بمعنى العام أو الجملة. الحجة في مبدأ المناقشة الرئيسي للأصول ليست النص ولكن القواعد لكيفية فهم النص. لذلك ذكر الغزالي أن المجتهد لم ير إلا الأدلة العامة الإجمالية، لذلك يمكن القول إن لب أصول الفقه لم يكن مصادر الأحكام بل قاعدة. وضع الغزالي في أصول الفقه العقل

كمصدر للمعرفة لجميع هذه القواعد.(۱۱۰ باستخدام العقل، قام الغزالي بتعيين محتويات أصول الفقه وذكر أن محتوبات أصول الفقه يتكون من أربعة أجزاء، وهي الأحكام، والأدلة من الكتاب والسنة والإجماع، ووجوه دلالة

الأدلة من دلالة بالمنظوم، ودلالة بالمفهوم، و دلالة بالضرورة و الاقتضاء، و دلالة بالمعنى

قام الغزالي في طريقة استنباط الأحكام بالطبع، أن قواعد اللغة نفسها نتاج العقل على الرغم من أنها تخضع لعملية اجتماعية طويلة جدًا ويصعب تتبعا، ولكن يمكن التأكد من أنه إذا لم يكن لدى البشر حس العقل فلن تظهر

وهكذا فإن اللغة وقواعدها هي نتاج العقل، ويكفى أن نبين لنا أن أصول الفقه علم استنتاجي عقلاني يعمل بعقلانية، بحيث يجعل النص مصدرًا أساسيًا للحكم لا اشيء سوى رسم الخر ائط وجزء من القاعدة، وليس ادعاءً بجعل النص مصدرًا للمعرفة. هذا ما بُرى بشكل غير لائق.

لا يمكن العثور على السمة الرئيسية لنظرية المعرفة البياني، التي تجعل العقل كنظرية المعرفة الأولية والعقل كنظرية معرفية ثانوية ، في علم أصول الفقه الغزالي الإسلامي. من حيث تتبع نظرية المعرفة للغزالي في المسنصفي، لا يمكننا التركيز فقط على جوانب علم الأصل، أي جوانب مصدر الأحكام، لأنه إذا كان هذا هو ما ننتبه إليه، فستكون الإجابة مضللة. )12(

يمكن استعمال العقل في جزء مصدر الأحكام في تحديد ما إذا كان النص صامتًا أو لا يقدم أي معلومات. فلعقل يلعب دورًا في إعادة القضية بهذا الحكم إلى الأحكام الأصلية، وهي تعرف بطريقة الاستصحاب. في هذه الحالة، يتألف دور العقل من ثلاث مراحل، وهي تحديد صمت الحكم، والأداء

Nursalam, 2016 and A.G Fallis, "Pemikiran Al-Ghazali Dan Sumbangsinya Pada Dunia Pendidikan," Journal of Chemical Information and Modeling 53, no. 9 (2013): 1689-99.

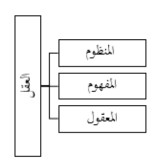
Al-Ghazali, Al-Mustahfa, (Beirut: 1993, Daar al-Kutub al-Alamiyah), 5.

M Ihyak Uumudin, n.d., 47-59. إلبحث عن المعرفة عند الغز الي"

Al-Ghazali, Al-Mustahfa, (Beirut: 1993, Daar al-Kutub al-Alamiyah), 7.

Anshori, M. 2017. Metode Pembelajaran Taḥfīz Al-Qur'an di Madrasah Aliyah Tahfīz Nurul Iman Karanganyar dan Madrasah Aliyah Al-Kahfi Surakarta, Profetika: Jurnal Studi Islam 17 (02), 29-35

المناهج الثلاثة المسمى الغزالي في المصطفى هي المنظوم، المفهوم والمعقول.(١٥)



صورة 1. كيفية استثمار الأحكام من مثمرات الأصول عند الغزالي

### الفن الأول: المنظوم

المنظوم بنفسه يستند إلى القواعد اللغوية محضة. قال الغزالي القواعد اللغوية في حد ذاتها هي نتاج العقل البشري لأن اللغة هي في الأساس نتيجة لإنشاء الدماغ البشري الذي يختلط بالبشر الآخرين ويصبح في نهاية المطاف اتفاقات. كما يفعل الوالدان بالولد الصغير وكما يعرف الأخرس ما في ضميره بالإشارة، وإذا أمكن كل واحد من القسمين أمكن التركيب منهما جميعا) 16(

في هذا الفن، تعلم الأزمنة والآثار المترتبة على المعاني التي تحتويها كالأر والنهي وآثار هما. في هذا الجانب، يتم دراسة المعنى الصريح للنص.

# الفن الثاني: المفهوم

يراد بالمفهوم أسلوب يؤدي إلى محاولة التقاط المعنى الضمني للنص. قسمه الغزالي إلى خمسة أقسام وهي الإقتضاء، الإشارة، الوصف المناسب، المفهوم الموافقة، والمفهوم المخالفة. هذه الطرق الخمس هي محاولة لفهم النص الصريح ضمنيًا.)17(

الاستصحاب واكتشاف الحكم الأصلى.

في حالة مصدر الحكم ، يكون دور العقل ثانويًا، ويجب ألا يتعارض مع النص لأن العقل لا يز ال يعتمد بشكل كبير على النص، إذا كان النص قد ناقشه، بجب أن بكون العقل صامتًا. أمثلة ملموسة لهذه المشكلة هي إقامة الصلوات المفروضة السادسة، في هذه الحالة قد أو جب النص الخامسة دون السادسة لذا بالتأكيد لم يتم ترتيبها عن طريق النص وقد سكت العقل. ثم استصحب العقل بإعادة الحكم إلى الأصل وهو الإيجاب الخامسة دون السادسة، في هذه الحالة فإنه سبتم إنشاء قو اعد الأصل في العبادات الحظر أو التوقف)11( أخيرًا، وجد العقل القاعدة الأساسيه الذي ينص على أن البشر في الأساس خاليا من الأعباء القانونية ما لم تكن هناك نص من الشارع تفرض فرضًا 14(

ومع ذلك ، فإنه لا يمكن استخدامها كأساس على أساس أن مصدر المعرفة في أصول الفقه هو نص، بل أن مصدر الحكم عند الغزالي هو النقل ومصدر المعرفة عنده العقل. ولذلك منهجه في المستصفى هو استنتاجي للغاية.

يمكن رؤية روح عقلانية الغزالي الاستنتاجية القوية في علم أصول الفقه في مناقشة الغزالي لطريقة استنباط الأحكام ، والتي يُنظر إليها على أنها الجزء الأكثر جوهرية في أصول الفقه.

لا يمكن إنكارها أن الشريعة الإسلامية تجعل من العقل منزلة عالية، لذلك فإن استنباط الأحكام هو في الواقع جزء من فهم النص وبعبارة أخرى كيف نفهم النص بفهم صحيح. يمكن رؤية دور العقل في طريقة استثمار الأحكام من مثمرات الأصول بوضوح في

<sup>15</sup> Al-Ghazali, Al-Mustahfa, (Beirut: 1993, Daar al-Kutub al-Alamiyah), 180.

<sup>16</sup> *Ibid.*, 181.

<sup>17</sup> Santoso, M. 2020. Contribution Boarding Schools for Social Changes in Central Java Indonesia. Int. J. Psychosoc. Rehabil 24 (06), 7851-7859

<sup>3</sup> Musthafa al-Zuhaily, *Al-Qowaid al-Fiqhiyah wa at-Tathbiqatuha fi al-Madzhab al-Arba'ah*, (Damaskus: Daar el-Fikr, 2006), 2/769.

Muthoifin. Kontekstualisasi Makna Zakat: Studi Kritis Kosep Sabilillah Menurut Masdar Farid Mas' udi, Urecol STIKES Muhammadiyah Kudus, 185-191. 2016.

الإقتضاء أو ما يسمى دلالة الإقتضاء يحقق المحافظة على إحدى الضروريات

فمفهوم الموافقة يعنى إعطاء نفس حُكم إلى المعنى الخفى. على سبيل المثال في قوله المنطوق به للمسكوت عنه؛ ولهذا سُمِّي صلى الله عليه وسلم: رفع عن أمتى الخطأ مفهوم موافقة. بحيث يعلم أن المسكوت عنه والنسيان وما استكر هوا عليه. والمراد بالرفع أوْلي بالحُكم من المنطوق به، ويسمى أيضًا ذنبه، لا يمكن فهم هذا النص إلا أن نعلم فحوى الخطاب.)22 واختلف الأصوليون حول المعنى الخفي من النص وهو الذنب. وبعبارة أنواع مفهوم الموافقة، فمنهم من قصره على أخرى، فإن دلالة الإقتضاء هو الفهم الذي فحوى الخطاب، ومنهم من عمَّمه على فحوى يتطلب المعرفة المسبقة للكلمة غير المنطوقة. الخطاب ولحن الخطاب، ولحن الخطاب: هو في الحديث، اتضح أنه لم يكن رفع خطيئة بل المفهوم الذي يكون المسكوت عنه فيه مساويًا ذنب وبالتالي فإن الذين يرتكبون المعاصبي للمنطوق به، فإن وافق حكمه المنطوق، بسبب الخطأ أو النسيان، فلا يحسب ذلك الفعل فموافقة فحوى الخطاب إن كان أولى، ولحنه إن كان مساو بًا )23(

يراد به على عملية إيجاد أسباب لتوسيع أنه قد يرد نص يدلُّ بعبارته وبألفاظه على نطاق النص. دور العقل ملفت للنظر في معنى واضح يفهمه الباحث بشكل مباشر، طريقة تحديد علة الحكم. ثلاث طرق تستخدم ولكن قد يستفاد من النص نفسه بالإضافة إلى لتحديد علة الحكم عند الغزالي وهي: النقل،

(لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ صريح العلة من النص (القرآن أو السنة). وَأَمْوَ الْهِمْ ﴾ قالوا: هذه الآية تدل بطريق الإشارة أما في لإجماع، قام العقل لتحقيق العلة التي

وكبر دور العقل في الإستنباط بحيث أنه يحدد جميع الصفات المحتملة، ثم يعين واحدة منها لتكون العلة الضابطة. هذه العملية تسمى الحكم عليه حصول مصلحة، أو درء مفسدة السبر والتقسيم. هذا هو النوع الأول في تحديد

أما الثاني فهو المناسبة. هذه النظرية يحتوى على أن الأحكام المطبقة يجب أن

هو معنى مخفى عن نص المعرض بحيث الخمس.(٢١) يصبح نص المعرض غير مفهوم إلا بالنظر من الذنو ب)18(

دلالة الإشارة فتعنى دلالة اللفظ على معنى غير مقصود بسياق الكلام، ولكنه لازم للمعنى الفن الثالث: المعقول الذي سيق له الكلام، ومعنى هذا التعريف الحكم الأصلى حكمٌ آخر عن طريق إشارة الإجماع، الإستنباط. النص ولازم اللفظ.)19( مِثالها قوله تعالى: دور العقل قليل في طريقة النقل. لوجود على أن الكفار إذا استولوا على أموال المسلمين قررها العلماء في إجماعهم. يملكونها؛ لأن الله سماهم فقراء مع أن أموالهم تحت أبدي الكفار <sub>.</sub>)<sup>20(</sup>

> الوصف المناسب الذي يحصل من ترتيب في مجرى العادات. فالسُكْر وصف مناسب العلة بطريقة الإسنتباط. لتحريم الخمر ؛ لكونه بذهب العقل وتحريمه

Abu al-Hasan al-Aamidy, Al-Ihkam, (Beirut, al-Maktabah al-Islamy), 3/270.

Evra Wilya, "Mafhum Muwafaqah Dan Implikasinya Dalam Istinbath Hukum," Jurnal Ilmiah Al-Syir'ah 8, no. 2 (2016): 385-99, https://doi.org/10.30984/ as.v8i2.5.

Abu al-Hasan al-Aamidy, Al-Ihkam, (Beirut, al-23 Maktabah al-Islamy), 3/66.

Yassirly Amrona Rosyada, "Dalalah Lafdzi: Upaya Menemukan Hukum," Al-Ahkam Jurnal Ilmu Syari'ah Dan Hukum 2., no. 2 (2017): 12.

<sup>19</sup> Iyadh bin Namy as-Sulamy, Ushul al-Fiqh Alladzi La Yasau al-Faqiih Jahlahu, (Riyadh: 2005, al-Tadmoriah), 388.

M. Mawardi Djalaluddin, "Metode Dilalah Al-Alfadz Dalam Hukum Islam," Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan 5, no. 2 (2016): 291-300, https://doi.org/10.24252/ad.v5i2.4848.

يقوم على المصلحة التي هي الهدف الأساسي مصدر الأحكام. يظل الغزالي متسقًا مع المبدأ الذي يريد الله تحقيقه. دور العقل فيه التقط الأصلى القائل بأن العقل يجب أن يخضع فئة المصلحة من خلال البحث الدقيق من للنص. العقل المستقل عن ظل النص أو عدم النقل. إلى جانب ذلك، يلعب العقل أيضًا استخدامه في إطار النص، لن يتم قبوله في دورًا هاما في تحديد الوضع الأحكام للمشاكل تحديد الأحكام الشرعية. في هذه الحالة يتم

من المناقشة بأكملها بمكن التأكيد على أن الغزالي يجعل العقل كمصدر المعرفة، لذاك المنطق الاستنتاجي يسيطر على الحجج وهكذا كان الغزالي قد اعتبر أن العقل الأصولية. نظرية المعرفة الأصولية عند يمكن أن تستخدمه كمصدر للمعرفة في علم الغزالي عقلانية في الطابع و يرفض الحجج

الجديدة بالوقوف على ضروريات، حاجيات، استخدام العقل لتوسيع وصول النص. و التحسنيات

#### الخاتمة

أصل الفقه. لكن الغزالي، كمعظم علماء غير المنطقبة. الأصول، لم يركز كثيرًا على هذا من حيث

#### المراجع

Abu al-Hasan al-Aamidy. Al-Ihkam. Beirut, al-Maktabah al-Islamy.

Al-Arusy. 2009. al-Masail al-Musytarikah Kingdom Saudi Arabia: Maktaba al-Rusyd.

Al-Ghazali. 1993. Al-Mustahfa. Beirut: Daar al-Kutub al-Alamiyah.

Al-Mausuah Al-Arabiyah Al-Alamiyah. 1999. Riyadh: Muasasah el-A'mal.

Anton Baker, Achmad Charis Zubair. 1992. Metodologi Penelitian Filsafat, Yogyakarta: Kanisius.

Anshori, M. 2017. Metode Pembelajaran Tahfiz Al-Qur'an di Madrasah Aliyah Tahfiz Nurul Iman Karanganyar dan Madrasah Aliyah Al-Kahfi Surakarta, Profetika: Jurnal Studi Islam 17 (02), 29-35

Apriantoro, M. S., (2017).Basri, M. M. :Profetika . "مواقف ابن قدامة تجاه آراء المعتزلة" الأصولية من خلال كتاب روضة الناظر وجنة المناظر Jurnal Studi Islam, 18(1), 76-89.

Ihsan, Ahmad Ghozali. 2018. "Pengembangan Ilmu Ushul Al Fiqh." Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syari'ah dan Hukum 2(2): 105-21.

Iyadh bin Namy as-Sulamy. 2005. Ushul al-Fiqh Alladzi La Yasau al-Faqiih Jahlahu. Riyadh: al-Tadmoriah.

M. Mawardi Djalaluddin. 2016. "Metode Dilalah Al-Alfadz Dalam Hukum Islam." Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 5(2): 291–300.

Musthafa al-Zuhaily. 2006. Al-Qowaid al-Fiqhiyah wa at-Tathbiqatuha fi al-Madzhab al-Arba'ah. Damaskus: Daar el-Fikr.

Muthoifin. 2016. Kontekstualisasi Makna Zakat: Studi Kritis Kosep Sabilillah Menurut Masdar Farid Mas' udi, Urecol STIKES Muhammadiyah Kudus, 185-191.

Nursalam, 2016, metode penelitian, and A.G Fallis. 2013. "Pemikiran Al-Ghazali Dan Sumbangsinya Pada Dunia Pendidikan." Journal of Chemical Information and

- PROFETIKA, Jurnal Studi Islam, Vol.22, No. 2, Desember 2021: 229-236
  - Modeling 53(9): 1689–99.
- Rosyada, Yassirly Amrona. 2017. "Dalalah Lafdzi: Upaya Menemukan Hukum." Al-Ahkam Jurnal Ilmu Syari'ah Dan Hukum 2.(2): 12.
- Santoso, M. 2020. Contribution Boarding Schools for Social Changes in Central Java Indonesia. Int. J. Psychosoc. Rehabil 24 (06), 7851-7859
- Sugiono. 2019. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: ALFABETA.
- البحث عن المعرفة عند الغز الي. ": ٧٤ ٥ البحث عن المعرفة عند الغز الى." : ٧٤ ٥ البحث
- Wahyudi, Wahyudi. 2018. "Epistemologi Tafsir Sufi Al-Ghazali Dan Pergeserannya." Jurnal THEOLOGIA 29(1): 85–108.
- Wilya, Evra. 2016. "Mafhum Muwafaqah Dan Implikasinya Dalam Istinbath Hukum." Jurnal Ilmiah Al-Syir'ah 8(2): 385–99.